VAPAA KATOLINEN H
59
KIRKKO

Joulukuun 2025 uutisia

Herramme syntymadjuhla Joulu vetoaa edelleen
suureen yleis66n, joka on suurelta osin etdantynyt
kaikesta uskonnollisesta juhlimisesta. Mista johtuu
taman suuren kristillisen juhlan henkisen tosiasian
intuitiivinen toteaminen? Ainakin pohjoisella
pallonpuoliskolla auttaa luonto Uuden Valon
Syntyman muystisen merkityksen toteamista.
Joulukuun pimeuys ja talven kylmyys synnyttavat ihmissielussa lammoén
ja valon kaipausta. Tietoisuus auringon kasvavasta voimasta
talvipaivan seisauksen jalkeen auttaa mydés meitd ymmartamaan joulun
merkitystd. Me tiedamme kaikki, ettéd Joulun aikaan voimakas hyvan
tahdon aalto kdy yli lantisten maiden. Toivotamme toisillemme
onnellista Joulua ja me tarkoitamme, mitd sanomme. Aavistamme
syvaa merkitysta sanoissa ”"maassa rauha ja ihmisille hyva tahto”
Symbolisesta ndkékulmasta Kristus lapsi edustaa sisdista lasta,
jumalallista itsed, joka on olemassa kaikissa meissd, odottaen, etta sita
hoivataan, heratelldaan ja tuodaan valoon.

Pyhainpaivan juhla ja pappisvihkimys

Marraskuun ensimmaisena viikonloppuna vietettiin Helsingissa
perinteikdsta pyhdinpaivan juhlaa. Kyseessa olikin todellinen
juhlaviikonloppu, silla ohjelmassa oli harvinaisempi tapahtuma,
pappisvihkimys. Piispa Gunnar vihki Mika Padkkdsen Vapaan katolisen
kirkon papiksi 1.11.2025. Oiva Ahola toimi uuden papin suosittelijana.
Papin arvokkaassa ja vastuunalaisessa virassa on seremoniassa luetun
tekstin mukaisesti tehtavana tarjota uhri, siunata, hallita, paastaa ja
sitoa, voidella, saarnata ja kastaa. Pappisvihkimys edustaa jatkuvuutta



ja toivoa, ja se toi suuren ilon kirkollemme ja tietysti myés lasndolleille.
Seremonia sujui kuten seremonioilla on tapana; se oli arvokas ja hieno,
sisalsi muutaman vdarassa jarjestyksessa tapahtuneen kohdan ja taytti
tehtdvdnsa. Juhlapaiva jatkui yhteisen ruokailun, puheiden, musiikin ja
sakramentin siunauksen merkeissa. Paikalla Helsingissa oli myds
Ruotsin piispa Bertil. Bertil vietti messun 2.11. Paikalla ollut seurakunta
sai nauttia ja harjoitella messun viettamista englanniksi, talla kertaa
seurakunta myé6s oli mukana englanniksi. Tdssa lehdessa on Beritin
kddntamana taltioitu Piispa Bertilin puhe uudelle papille. Onnea viela
uudelle polullesi papin tehtdvissa Mika!

Mia L (Pappisvihkimyksesta otetut kuvat Lilja Sulkakoski)

Piispa Bertil 1.11.2025 VKK HKI

Rakas Mika, rakas seurakunta
ja rakkaat ystavat taalla
Helsingissa.

Haluan ensin onnitella sinua
Mika  dskeisesta  pappis-
vihkimyksestdsi, ja teita
kaikkia Suomessa siita etta
olette tanddn saaneet uuden
papin  joka voi jatkaa
kirkkomme traditiota. Ja
onnentoivotukset myds Suu-
relle  Valkoiselle Veljes-
kunnalle joka nyt on saanut
uuden kandidaatin jonka
kanssa jatkaa tyota.



Tassa meidan kirkossamme esoteerisessa traditiossa meilla on ollut
suuri lahja siina ettda meilld on ollut kanssatyéntekijoita joilla on ollut
kyky katsoa ajassa taaksepdin, ja ovat silld tavalla voineet tavoittaa
muuttumatonta ja alkuperdisetda kristinuskoa. On kaynyt ilmi etta
akaasisessa kronikassa, suuressa aikakirjassa mistd Raamatussa on
mainintaa, hdn jolle sisdinen nakékyky on avautunut, voi lukea etta oli
seitsemdn sakramenttia. Kristus asetti seitseman sakramenttia, ne
seitseman jotka esiintyvat katolisessa maailmassa,
roomalaiskatolisessa kirkossa seka tietysti myos Vapaa Katolisessa
Kirkossa. On ollut paljon keskusteluja kautta historian siitd kuinka
monta sakramenttia oli olemassa, ja joinain aikoina oli vield enemman,
mutta nyt meilld on seitseman sakramenttia.

Ne ovat: Kaste, Konfirmaatio, synninpddstd, Ehtoollinen, Pyha
Avioliitto, Pappisvihkimys, seka Pyha Voitelu.

Nama sakramentit ovat olemassa Kristuksen antamana lahjana - ennen
kaikkea lahjana itseavuksi kehityksen polulla. Koskaan ei ole ollut
kysymys ettd ne olisivat pelastuksen edellytyksend, kuten kirkko
aikojen kuluessa on vaittanyt: nimittdain ettei mikdaan pelastus ole
mahdollinen ilman sakramenttien vastaanottamista kirkon
vdlittdmana. Ei ole milloinkaan ollut Mestarin toive luoda sellaista
riippuvuutta, vaan on ollut taysin Hinen hengessaan suoda ihmiselle
taysin sydamin tukea hénen pitkalla pyhiinvaelluksellaan, milla
jokainen tulee kohtaamaan ”elamédnsa laksyn” (karmansa), syyn ja
seurauksen lain mukaan.

Meidan tulee ymmartaa ettd kun niin suuri olemus kuin Kristus,
Maailman opettaja, jdrjestdda apua miljoonille ihmisille, todella
miljardeille ihmisille, hén tekee sen sellaisesta viisaudesta kasin, mita
me tuskin voimme ymmartad, ja sitd syysta me voimme turvallisesti
toimia niiden jarjestelyjen mukaan joita Han esittda meidan
avuksemme.

Voidaan kysyd, miten tama voi toimia, eiké tama ole ihmisen teko? Ja
totta kai se on meille usko jos haluamme tdlle avautua ja yrittaa
ymmartdd mitd voimia Sakramentit kantavat. Mutta mikéli useiden
vuosien aikana on tyodskennellyt Sakramenttien kanssa, tuntee
totuuden ja todellisuuden mika katkeytyy naihin suuriin Logoksen
voimiin, ndihin henkisen puolen tekoihin. Ja nehdn voi toteutua vain
palvelevan enkelihierarkian avulla. Enkelit ovat Herramme kasissa
valittdvat tyokalut, ja voimme ndhda heiddn ty6étddn erdanlaisena
nappisysteemind tai virranjakajina jota vihitty pappi kayttaa
palveluksessaan avuksi huutaen ja "vetdaen alas” tata voimaa.

Ei ole, eikd voi olla, eikd myodskdan tule olemaan papin oma
henkilé6kohtainen kehitys mikd méaaraa arvon. Se on lahja korkeudesta
mikd on annettu seurakunnalle, papille ja piispalle, lahja korkeuksista
mikd, niin voi sanoa, usein hallinnoidaan vaikka emme vield ole
tavoittaneet sita kehityksen varinda, minka alaisuudessa sakramentit
toimivat.



Rakas Mika, samalla kun vietdamme pappisvihkimystasi, silla se on
vihkimys pyhalle, vietdamme kaikkien Pyhien paivdaa. Miettikdamme
hetken pyhimyksia, niita Pyhid, kaikkia niitd, jotka ovat kulkeneet
edelldmme, ai ainoastaan suuret kristityt miehet ja naiset, vaan kaikki
suuret jotka ovat kulkeneet edellamme.

Mitka olivat heiddn esikuvansa, mitka esikuvat johdattivat heidat tiella
pyhimyksiksi? Miettikddmme millaisia esikuvia heilla oli. He ovat meille
esikuvia, mutta mitka olivat heidan esikuvansa? Totta kai heilla oli toisia
suuria miehid ja naisia, jotka olivat aloittaneet aiemmin henkista ja
sielullista pyhiinvaellusmatkaansa. Tietysti on olemassa pyhimyksia
kaikissa uskon suunnissa, mutta useimmat tuntemamme tutut
pyhimykset joita useimmin ajattelemme, l6ytyvat kristinuskon piirista,
mika merkitsee ettd myobs kristinuskossa on tie kuljettavana,
valaistumisen tie, ja silla tielld, uskallan sanoa Mika, sina nyt kuljet.

Sind olet vastaanottanut taman kirkon ensimmadisen sakramentin,
kasteen, ja myéhemmin konfirmaation, jota kutsumme maallikon
pappisvihkimykseksi. Sen jdlkeen olet uskollisesti jatkanut polkuasi
kirkon alempien virka-asteiden kautta sitten ylempien kolmen virka-
asteen kautta eli alidiakoni, diakoni ja nyt pappi. Suuret onnittelut
tyostasi jolla olet tavoittanut nama.

On olemassa sisdinen maailma jossa nyt riemuitaan, silld nyt voidaan
laskea viela yksi henkil6é niihin omiin, Herran uskollisiin tydntekij6éihin
Kristuksen palveluksessa, ja se joka luo tdman riemun, olet sind, Mika.
Herran kanssatyontekijoiden joukossa kaikissa ulottuvuuksissa,
enkeleiden ja Mestareiden joukossa, vallitsee nyt suuri ilo ja riemu. Uusi
tyontekija asettuu ihmiskunnan palvelukseen.




Piispa Goranin Joulu saarna vuodelta 1985

Vapaakatolinen joulu on riemun ja syvan ilon juhla, jolloin
enkelien ylistyskuorot yhtyvat maan lasten joulu- ja
kiitoslauluihin. Syntyman juhlaan ei kuulu synti eika syyllisyys,
vaan lapsen usko ja viattomuus.

Karsimys on aina ohimenevadd, ilo ja autuus (lopulta) pysyvia,
luonnollisia tiloja tai olemuspuolia. Alempi ihmisemme karsii,
jumalalinen meissa iloitsee voitostaan ja vapautuksestaan. Me
olemme kaikki liitetyt yhteen Kristuksen meidan Herramme
kautta, ja nain me olemme kaikki Valon lapsia ja "tulemme
kerran saapumaan Hanen jalkainsa juureen, miten kaukana
harhailemmekin”.

Pimeys ympadrillamme ja itsessamme voi joskus tuntua
voittamattomalta, mutta tama johtuu vain siita ettd "Kristuksen
silmat meissa eivat vielda ole avautuneet, jotta ndhda
saattaisimme”. Han voittaa maailman pimeyden, Han joka on
valon lapsi. Hanessa ja Hanen kauttaan mekin kerran
saavutamme valon lahteen ja tulemme Hanen Kkaltaisikseen.
Meidan ei tule niin paljon murehtia pimeyttd, silla parempi on
sytyttaa adventin ja joulun kynttilat silla vain valo voi karkoittaa
pimeyden. Tehdessamme sen ulkoisesti voimme samalla kutsua
Valon Herran luoksemme, omassa sydamessamme. Mutta
ennen sitd meidan on tehtava kunnon sisdinen joulusiivous.
Onhan Kristus tuleva kunniavieraaksemme, mikali mielemme on
avoin ja syddmemme puhdas. Han ei tule tuomitsemaan meita,
vaan Han tulee pienen lapsen muodossa ja meista itsestamme
riippuu l6ytaakdé han pysyvan asuinsijan meissa ja voiko Han
varttua ja tulla sydamemme valtiaaksi ja Kuninkaaksemme.
Kerran tapahtuu salaperdinen ja selittdmatén mysteeri, jota

eurkaristiassamme kuvataan leividn murtamisessa: ”ja kuten
opetuslapsesi tulivat tuntemaan Sinut, oi Herra Kristus, levan
murtamisesta, niin tuntekoot Sinun monet lapsesi olevansa yhta
Sinussa aivan kuten Sina olet yhta Isan kanssa.”

Todellinen kristitty on taynna iloa ja toivoa, uskoa ja rakkautta.
Han tuntee vikansa, "syntinsa” mutta ei anna niiden lannistaa
itseadn. Han tietdda, etta joulun lapsi on syntyva hanenkin
sydameensa. Tuon lapsen on ensin synnyttava ihmisten



sydamiin ennen kuin Han voi syntya maailmaan. Hanen
danensa ei kuulu maailmassa, jossa on niin paljon itsekkyytta ja
sokeaa nautinnonhalua, ja ellei Han synny ihmisten sydamen
seimeen, ei maailma tule pelastetuksi, vaikka Han syntyisi tuhat
kertaa Betlehemissa. Mutta ne, joilla on korvat kuulkoot tuon
hennon danen, joka kuitenkin kerran tulee kuulumaan
voimakkaana kaikkialla. Kristus ei aseta esteitd tai rajoituksia,
nama ovat kokonaan ihmisten omia syntitaakkoja, jotka heidan
menneisyyteensa kuuluvina luonnollisesti tulevat vaistymaan
uuden syntymatapahtuman tielta. "Katso, uudeksi mina teen
kaiken”. Hanessa me olemme todellisimmassa ja syvimmassa
mielessa tasa-arvoisia, silla kaikki Hanen lapsensa tulevat
kerran saapumaan Hanen jalkainsa juureen”. Paimenet ja
Tietdjat, kuten myos koko taivaallinen joukko saavat osansa
Hanen siunauksestaan ja voimastaan, ja ihmisten asettamat
raja-aidat kaatuvat, ja sen mukana syntitaakka putoaa
harteiltamme.

Joulun sisdinen tapahtuma todentuu ainoastaan silloin kun
olemme taynna rakkautta, joka merkitsee epaditsekkyytta,
antamista, luopumista. Rakastaessamme Herraa yli kaiken ja
kaikessa, myo6s ns. vihollisissamme, tavoitamme Jumalan
rakkauden Hanen Poikansa, kristuksen kautta. Tavallinen
inhimillinen rakkauskin sisaltéaa salaperaisia ulottuvuuksia,
puutteellisenakin se kurottuu kohti alkuperaansa, Jumalaa; tai
voisimme sanoa ettd Jumala Kristuksen kautta siina pyrkii
ilmentaméaan omaa luontoaan, joka on hyvaa tahtoa, viisautta -
ja rakkautta, joka syleilee kaikkea ykseydessa. Tuo salaperadinen
ulottuvuus on rakkauden universaalisuudessa. Ei ole rakkautta
esim. omaan lapseen, vanhempiin jne. On vain rakkaus. Kun
esim. rakastamme lastamme, voimme tuntea rakkautta myos
kaikkia muita vanhempia kohtaan, jotka puolestaan rakastavat
lapsiaan  jne. Sen tekee mahdolliseksi, suorastaan
vaistamattomaksi, kirkkovuoden tapahtuman toteutumisen
myo6td, kunkin kohdalla Kristuslapsi jokaisen ihmisen
sydamessda. Toistaiseksi me emme kykene, emmeka ehka
haluakaan ndhda Hanta kaikkialla ja jokaisessa luodussa, jossa
elama on. Olemme kuulleet, ettd Han on Rauhan ruhtinas, ja siksi
emme nde Hanta sielld, missda viha rehottaa ja vékivaltaa
kylvetaan. Mutta ristiriidat eivat milloinkaan lopu, ellemme nde
Hantd, Ainoaa kaikkialla, onnettomuudessa ja taisteluissakin ja
vihollistemme kasvoilla. Ranskalaisessa kansantarinassa
"Sininen Lintu” -naytelmdssa vastaa Valo-olento lapsille




kysymykseen, miksi kaikki kivet yhtakkia muuttuivat jalokiviksi:
"Kaikki kivet ovat jalokivia, mutta ihmiset ndkevdat niista vain
muutamia”. Salatun kaikkiallisen kauneuden ja totuuden nakee
vain rakastava sydan. Kuten sininen lintu, noiduttu kuningas,
myos joulun Herra on aivan vierellamme, mutta tunnistamme
hanet vasta kun olemme valmiita luopumaan, antamaan toisille
kalleintamme, Hanen omaa rakkauttaan.

Korkeampaan palveluelamaan ovat siirtyneet Eeva Puustjaruvi
93 vuotiaana 10.4.2025 ja Iriselina Koivisto 79 vuotiaana
22.5.2025

Molempien toimipaikka oli Turun VKK mika lakkasi toimimasta
n 3v sitten.

Eeva liittyi kasteen kautta seurakuntaan ja hanelle VKK tuli
hyvin tarkedksi. Alkuvuosina myos puoliso Keijo oli rinnalla.
Eeva osallistui saannéllisesti iltamenoihin seka opintopiiriin.
Vierailimme myds Paimiossa hanen/heidan kodissaan.

Iriselina toimi vuosikymmenia seurakunnan urkurina Turussa.
Nuorena han oli miettinyt urkurin virkaa, ja tama sitten VKKssa
toteutui. Hanen kaunis soittonsa ja laulunsa harmonisoivat ja
rauhoittivat mieltd jo temppelia rakennettaessa. lIriselina oli
myods taitava sanankayttajana ja kaansi monet Ledbeaterin
laulut suomeksi. Hadn myo6s editoi ja kokosi kirkolle uuden
virsikirjan v 2004 Monena vuonna VKKlehti toimitettiin
turkulaisten voimin, Iriselina toimi lehden toimitussihteering,
paatoimittaja oli silloinen piispa Géran. Iriselina liittyi Maria-
sisariin ja oli nk. 'vanhan ajan diakonissa’ (erotukseksi Maria
sisar diakonissasta). Heikko kuulo ja vasymys vaikutti hanen
vetdytymiseensa kirkon toiminnasta vahan ennen sen lopullista
paattymista Turussa. /BE



Kabbala — Vanhan Testamentin avain ja maailmanuskontojen
summa

Lilja Sulkakoski (2025)

Kabbala on juutalaisuuden esoteerinen sydan, ja sen nimi
merkitsee etymologisesti "perinnetta”, ikiaikaista tietoa, joka on
siirtynyt sukupolvelta toiselle. Mutta kabbalaa ei tunneta
ainoastaan perinteend; se on myos hokhmah nistarah eli
"salainen viisaus" tai "salainen oppi". Esoteerinen, salainen oppi
onollut lasna juutalaisessa uskossa, ja sita kautta tietenkin myos
Raamatun teksteissa, aivan alusta asti. Kabbala on
maailmanuskontojen summa ja ikaankuin lansimainen vastine
joogalle (sanan henkisessa merkityksessa). Se on koottu
erilaisten uskontojen opetuksista ja tarkoitettu kaikille ihmisille
uskonnosta riippumatta. Kabbala on perimmiltaan hyvinkin
teosofinen oppi.

Kabbalan perinteen aivan varhaisin muoto l6ytyy jo Vanhan
Testamentin ajalta. Ensimmaiset kabbalan opit ovat peraisin
kahdelta viisaalta, Moosekselta ja Pytagoraalta (n. 570-495
eKr.), joihin kiteytyy kahden viisauden lahteen, Egyptin ja Intian
salaisuudet. Mooses tunnetusti sai oppinsa Egyptin
temppeleissa ja mysteerikouluissa, ja tastd mainitaan osuvasti
Apostolien teoissa:

Ja Mooses kasvatettiin kaikkeen egyptilaisten
viisauteen, ja han oli voimallinen sanoissa ja teoissa.
Ap.t.7:22



Uusin arkeologinen aineisto ja tutkimustieto nayttaisivat
kertovan, ettd monet antiikin ajan juutalaiset opiskelivat
egyptilaista, persialaista, kreikkalaista ja intialaista viisautta
tallaisissa  Egyptin  temppelikouluissa  (ks.  Bereniken
temppeliloyto - Lilja Sulkakoski, Kristosofi-lehti 3/2025).

Pytagoras puolestaan kiersi Levantin alueella jakaen ja
vastaanottaen opetuksia. On viitteita siita, ettd han sai
vaikutteita juuri juutalaisesta salatusta opista, ja antoi
vastalahjaksi Intiasta ammentamaansa viisautta. Juutalaiset
muystikot omaksuivat Pytagoraan numeromuystiikan, josta
kehittyi yksi kabbalan keskeisista ulottuvuuksista: ajatus siita,
ettd numerot ja kirjaimet ovat kosmoksen koodi. Kabbalisteille
heprea, Vanhan Testamentin kieli, on luomisen kieli. Pytagoras
vaikuttaisikin olleen ensimmainen filosofi, joka Intian
ulkopuolella esitti opin numeroista ja kirjaimista luomiskoodina.

Myds Pytagoraan kehittama tetraktys, kymmenen pisteen pyha
kuvio, nousi tarkeaksi symboliksi myods juutalaisessa
muystiikassa. Se ei ollut pelkka geometrinen kuvio, vaan se oli
vayla, jota pitkin Jumalan luova valo virtasi maailmaan. Tama
tetraktys on pohjimmiltaan sama kuin kabbalan Ets Hajim- eli
Sfirot-elamanpuu. Pytagoras opetti myos jalleensyntymisoppia,
jonka juuret ovat Intian filosofiassa. Mdys tama ajatus loysi
paikkansa kabbalassa, jossa sielun kehitys ei ole vain
mahdollisuus, vaan pyha tehtava.

Kabbalan ja intialaisen filosofian yhteys on tunnettu jo pitkaan:
jo renessanssin aikana eurooppalaiset ajattelijat nakivat
kabbalan ja Intian viisauden kulkevan rinnakkain.
Roomalaiskatolinen kabbalisti Johann Reuchlin tunnetusti
kutsui brahmaaneja eli hindulaisia "Intian juutalaisiksi", viitaten



siihen, etta he jatkavat samaa muystista perinnetta, jota
Pytagoras aikoinaan Intiassa omaksui.

Vaikka Mooses ja Pytagoras, toisinsanoen heidan edustamansa
egyptildinen ja intialainen viisaus, loivat pohjan juutalaisten
salaiselle opille, ei tama varhainen muystiikka viela ollut sita
"varsinaista" kabbalaa. Alkuun talla opilla ei ollut nimea, mutta
Jeesuksen elinajan kohdilla sita alettiin kutsua nimilla hekhalot
(eli valtaistuinsalit) ja merkavah (eli vaunut). Nama kaksi muotoa
kuuluivat aluksi suljettuihin mysteerikouluihin, joissa opettettiin
ekstaattisen meditaation ja joogan ~muotoja, joissa
totuudenetsijat kohosivat katsomaan Jumalan valtaistuinta,
mutta vdhitellen nama koulukunnat laajenivat kirjallisuuden
myota julkisuuteen. Hekhalot- ja merkavah-kirjallisuus kuvasi
sielun matkaa kohti Jumalan kirkkautta, kohti Jumalan
valtaistuinsalia, portti portilta: pyhiinvaellusta, jossa etsija jattaa
aineen ja maallisuuden taakseen. Nama kuvaukset perustuivat
nakyihin ja ilmestyksiin, kuten Hesekielin kirjan ensimmaisen
luvun ja Jesajan kirjan kuudennen luvun kuvauksiin enkeleista ja
Jumalan vaunuista ja valtaistuimesta. Uusin tutkimus liittaa
apostoli Paavalin kirjoitukset ja Johanneksen ilmestyksen osaksi
tata hekhalot- ja merkavah-perinnetta. Mydés Johanneksen
evankeliumista loytyy piirteita tasta esoteerisesta traditiosta.

Nama juutalaisen mystiikan varhaiset muodot eivat syntyneet
nekaan tyhjiéssa. Oppi kehittyi samanaikaisesti, ja osittain
yhteisvaikutuksessa gnostilaisten, essealaisten, ja therapeutai-
ryhman oppien kanssa. Naista etenkin essealaisia pidetaan
osana kabbalan jatkumoa, vdlilla jopa suorina edeltdjing, ja
gnostilaisten kayttama "gnosis", viisaus, on itse asiassa suora
kreikankielinen kaanndés heprean sanasta hokhmah,
elamanpuun toisesta sfirasta. Gnostikoilta kabbala omaksui
ymmarryksen vastinpareista; syzygyista eli aioni-pareista:
henki nahtiin maskuliinisena, aine feminiinisena. Kuten



korkeampi, aineeton, kuunylinen vesi on maskuliinista, silla se
kohoaa henkea kohti, ja kuunalinen, aineen kanssa
kosketuksissa oleva vesi on feminiinistd, elamaa synnyttavaa,
maahan sidottua. Ensimmaisinad vuosisatoina Kristuksen jalkeen
kabbala sai myo6s uusplatonilaisia ja hermeettisia vaikutteita,
jotka  kayvat ilmi esimerkiksi kabbalan opetuksessa
ulosvirtauksesta, emanaatiosta, seka ajatuksissa
vastaavuuksista, eli Mikrokosmos-Makrokosmos-opista
("ylhaalla oleva on alhaalla olevan kaltainen").

Kabbalan perusteet alkoivat olla jo muotoutuneet kun
apokryfiset Heenokin kirjat ja Riemuvuosien kirja koottiin 300-
100-luvuilla ennen Kristusta, ja naiden nahdaankin avaavan
kabbalistista kosmogoniaa luomiskoodeineen. Profeetta
Heenokin ajateltiinkin muuttuneen enkeli Metatroniksi, joka
initioi merkavah-muystikot salaiseen oppiin. Kuitenkin, kabbala
ilmenee varsinaisessa muodossaan vasta Sefer Jetsirassa,
"Luomisen kirjassa", joka kirjoitettiin 300-luvulla jKr.

Nimensa kabbala sai 1100- ja 1200-luvuilla, jolloin sita
kehitetdan paljon Espanjan ja Provencen juutalaisyhteiséissa.
Jalkimmaisessa paikassa se kehittyi laheisessa yhteydessa
kataarien kanssa, ja tdman vuoksi kataarien ja kabbalistien
opeissa on  loydettavissa  yhteyksia, kuten  oppi
jalleensyntymisestd, joka tuli laajalti tunnetuksi naihin aikoihin
Bahir-kirjan myoéta. Eteldisen Ranskan Provencessa ilmestynyt
Sefer ha-Bahir, "Kirkkauden kirja", avasi Sefer Jetsira-kirjan
oppeja, kuten oppia kymmenesta sfirasta ja heprean kielen
ominaisuuksista. Bahir myds avaa oppia karmasta. Espanjan
alueella puolestaan, osittain muun muassa muhammettilaisten
sufi-mystikkojen vaikutuksen myoétd, ilmestyy Zohar-kirja,
juutalaisen mystiikan keskeinen kommentaari Mooseksen
Kirjoista.



Samoihin aikoihin kehittyy toinen virtaus kabbalaa, joka syntyy
lahi-idan alueelta tulleiden juutalaisten tuodessa oppejaan
Italian kautta Saksan alueelle. Taman virtauksen tarkeaksi
kirjaksi muodustuu jo aiemmin mainittu Sefer Jetsira.

Kolmas suuntaus syntyy Espanjan karkoitettua juutalaiset
vuonna 1492, jolloin monet juutalaiset pakenivat l[ahi-itaan, jossa
Israelin Safed-kaupungissa rabbi Isaac Luria kehitti opin jota
kutsutaan "luriaaniseksi kabbalaksi". Tama oppi maaritteli muun
muassa ajatuksia tsimtsumista ("sisaanhengityksesta") ja
tikkun olamista, eli maailman korjaamisesta oikeellisen
elamantavan kautta. Sen lisdksi ettda moraalinen ja
rakkaudellinen elamédntapa on maailman korjaamista, tikkun
olam, niin myo6s esimerkiksi kirkonmenojen toteuttaminen on
maailman korjaamista, silld se antaa vaylan Jumalan valolle
virrata alas tdnne maan paalle.

Keskiajalla kabbala omaksuttiin nopeasti myés kristikunnassa.
Erds keskiajan suurimpia ajattelijoita, pyha Albert Suuri (n.
1200-1280), opiskeli juutalaista salatiedettd, ja toinen
merkittdva teologi, autuas Ramon Llull (n. 1233-1315) hyddynsi
kirjoituksissaan kabbalan kirjain- ja numeromuystiikkaa. Llull
tunnetusti kehitti universaalin logiikan metodin, jossa kaikki
maailmankaikkeuden tieto pystyttiin muuttamaan helpommin
omaksuttavaan muotoon kombinatorisiksi taulukoiksi. Llull oli
kotoisin Mallorcalta, ja padssyt omaksumaan esoteerisia oppeja
kristillisten ldhteiden lisaksi muslimeilta ja juutalaisilta. Taman
vuoksi ei liene ihme, etta Llullin jarjestelma muistuttaa kovasti
sufilaisuutta ja kabbalaa.

Renessanssia kohti tultaessa katolisen kirkon sisalla kehittyi
oppi nimelta prisca theologia (muinainen teologia). Taman opin
perusajatus oli sama kuin teosofiassa: kaikki nykyajan uskonnot
heijastavat perimmiltaan yhta muinaista, alkuperaista uskontoa.
Prisca theologiaa kannattavat Kkatoliset filosofit tutkivat



kristinuskon oppeja samanarvoisina, kuin muita maailman
uskontoja ja filosofioita. Naiden ajattelijoiden Kirjoituksissa
korostuvat uusplatonilaisuus, hermetismi, antiikin
muysteerikoulujen opit, seka kabbala.

Prisca theologiaa ja kristillista kabbalaa edustavat katolisessa
kirjallisuudessa italiassa pappi Marsilio Ficino (1433-1499),
fransiskaanimunkki Francesco Zorzi (1466-1540), humanisti
Giovanni Pico della Mirandola (1463-1494), ja keski-Euroopassa
humanisti Johann Reuchlin (1455-1522) ja benediktiiniapotti
Johannes Trithemius (1462-1516), seka hanen oppilaansa
yleisnero Cornelius Agrippa (1486-1535) ja ladkari Paracelsus (n.
1493-1541). Katolinen kabbala alkoi hiipua 1500-luvun
loppupuoliskolla protestanttisen lilkkkeen nousun saatua
katolisen kirkon kiristamaan otettaan dogmaan, ja kuoliniskun
prisca theologia sai kun filosofi Giordano Bruno poltettiin
roviolla hdanen tunnustettua uskoaan muun muassa
jalleensyntymiseen.

Paracelsuksen opetusten kautta Kkristillinen kabbala on
mybdhemmin ollut esilla rosenkreutzilaisissa eli ruusuristilaisissa
teksteissa 1600-luvulla, jotka olivat itseasiassa eradnlaista
jatkumoa prisca theologialle, ja sitd kautta kabbala on myo6s
tullut  osaksi muita myodhempia henkisia liikkeita.
Rosenkreutzilaisuus oli kuitenkin luonnoltaan jo protestanttista.

Viimeinen mainittava juutalaisen kabbalan muoto, hasidismi,
syntyi ita-Euroopassa 1700-luvulla, jolloin kabbalasta tuli osa
arkipaivaista juutalaisuutta. Hasidismi osaltaan avasi kabbalaa
myo6s ulkopuolisille, ja maailmalla vaikuttaa lukuisia
hasiditaustaisia organisaatioita, jotka opettavat kabbalaa
julkisesti.

On siis selvad, ettei kabbala ala juutalaisen uskonnon sisalla,
vaan se on omaksunut oppinsa maailmanuskonnoilta, eika



kabbala myodskaan paaty juutalaisiin, vaan kabbala on
yleismaailmallinen valine, joka on annettu tyokaluksi kaikkien
totuudenetsijéiden kayttoon.

Vuokrarinki

Vuokraringisté saavat tulot ovat nyt entistdkin merkittévammdit, kun
kolehtituotot ovat pienentyneet. Tapahtumia on nyt harvemmin ja osallistujia
vdhemmdn kuin aikaisemmin.

Muutamat kirkkomme jasenet ja ystavat ovat pidemman aikaa
maksaneet kuukausittain pienen summan Franzeninkatu 5:ssa
sijaitsevasta huoneistosta menevan vuokrakulun kattamiseksi. Myds
uudet maksajat ovat tervetulleita tahan vuokrarinkiin.
Kertasuorituksetkin otetaan kiitollisuudella vastaan. Avustukset
tilille: Vapaa katolinen kirkko FI116 1745 3000 1855 22. Kayttakaa
viitenumeroa 1070.

Mielenkiintoisia sivustoja
Esoteerinen lahde Geoffrey Hodsonin elamaan ja tyohon:
www.geoffreyhodson.com

Pyhan Franciscuksen kirkko rakennettiin 1930-1931 Camberleyssa (Tekels Park)
Englannissa: www.stfrancislcc.bravehost.com

USA:ssa on kirkolla monipuoliset sivut. Sivuilta |6ytyy mm. eukaristian monia
kohtia laulettuna ja muutakin musiikkia.
www.thelccusa.org

Helsingin alttari


http://www.geoffreyhodson.com/
http://www.stfrancislcc.bravehost.com/
http://www.thelccusa.org/

Tapahtumakalenteri

Helsinki 2025
Franzeninkatu 5 C

Joulukuu 2025

Su 14.12 klo 16.00 Parantamispalvelus
Su 21.12. klo 10.30 Messu

Tammikuu 2026

Su 04.01. klo 10.30. Messu

Su 18.01. klo 10.30 Messu

Helmikuu 2026

Su 01.02 klo 17.00 Parantamispalvelus
Su 08.02. klo 10.30 Messu

Su 22.02. klo 10.30 Messu

Maaliskuu 2026

Su 08.03. klo 10.30 Messu
Su 22.03. klo 10.30 Messu
Su 29.03. klo 10.30 Messu

Yhteystietoja
Kirkon sahkoposti: gunnar.lindberg@luukku.com

Toiminta Helsingissa
Franzeninkatu 5 C, 00500 Helsinki1

Diakonissa Maj-Lis Jusslin, puh. 050 323 8322, jusslin@gmail.com

Turussa

Diakonissa Berit Elfving, puh. 040 7249 854
email: berit.elfving@kolumbus.fi

Jyviaskylassi
Arkkipiispa Gunnar Lindberg, puh. 041 3148349

Kirkon pankkitili ja rahastonhoitajat

Pankkitili: Vapaa katolinen kirkko FI16 1745 3000 1855 22
Rahastonhoitajat: Helena Lindgrén-Pérez, puh. 040-5039545 email:


mailto:jusslin@gmail.com
mailto:berit.elfving@kolumbus.fi

helena.lindgren-perez@hotmail.fi

Mia Lindberg, email: m_lindberg@luukku.com

ArkKkipiispa Gunnar Lindberg,
Syvikorventie 176, 41800 Korpilahti
puh. 041 3148349

gunnar.lindberg@vapaakatolinen.fi

Ylivikaari Oiva Ahola, Maria-sisaret: Maj-Lis Jusslin
Lukiokatu 29 A 4, 13100 Hameenlinna, Puhelin: 050 3238322
Oivaahola@hotmail.com email: jusslin@gmail.com

Lisitietoja kirkosta ja sen tapahtumista: www.vapaakatolinen.fi
Yleisti asiaa kirkosta

Vapaa katolinen kirkko on kansainvilinen, vapaa ja itsendinen kristillinen kirkko,
jonka apostolinen peréttiisjarjestys polveutuu Hollannin vanhasta katolisesta
kirkosta, joka erkani Rooman kirkosta yli 200 vuotta sitten. Vapaan katolisen
kirkon perustamisvuodeksi katsotaan 1916. Kirkon perustaja piispat olivat C.W.
Leadbeater ja J.I. Wedgwood. Suomen vapaa katolinen kirkko rekisterditiin
vuonnav1929.

Vapaa katolinen kirkko tunnustaa ja jakaa seitsemén historiallista sakramenttia.
Silla ei ole dogmeja, ja se antaa jdsenilleen tdydellisen vapauden uskon asioissa
pitden luonnollisena, ettd jokaisen tulee etsi ja 10ytdd oma tiensi totuuteen.

Kirkko pitdé kaikkia suuria maailman uskontoja tasavertaisina teind Jumalan luo.
Se pitad kosmista Kristusta kaiken alkuna ja loppuna, tiend, totuutena ja eldména,
joka piilevdnd asuu kaikissa eldvissd olennoissa. Luomakunnan mysteerissi
Jumalan Aiti-aspekti on yhti tirked kuin Isdaspekti. Keskeisid aiheita ovat myds
elamén ykseys, tietoisuuden involuutio ja evoluutio, sekd henkinen hierarkia.
Jokainen etsijd uskonnostaan, tai sen puuttumisesta riippumatta on tervetullut
osallistumaan kaikkiin kirkon seremonioihin ja Pyhdin ehtoolliseen. Kaikki
tyOntekijat toimivat kirkossa palkatta.


mailto:helena.lindgren-perez@hotmail.fi
mailto:Oivaahola@hotmail.com

